
Pistis Christou als open plek
Is er een hermeneutische uitweg uit de exegetische impasse 
over de betekenis van pistis Christou?

J.M. Zwart

Abstract 
The debate about the meaning of the Pauline phrase pistis Christou focuses on the syn-
tax. If the genitive case is subjective then it is rendered “faith(fulness) of Christ”, if 
objective, then “faith in Christ”. This article examines the occurrence of pistis Christou 
in Philippians 3:9 from a reader-response perspective to determine if the difference 
between the subjective and the objective genitive reading could have led to a different 
understanding by the Philippians. The phrase and meaning of pistis Christou will be 
treated as an open space in the text, which the first readers could fill by following the 
letter’s authorial instructions and textual indications. The article concludes that a 
reader-response approach does not provide a way out of the exegetical debate on the 
meaning of pistis Christou, but that it does shift the reader’s focus from the grammar to 
the person of Christ.

Pistis Christou: Wiens pistis en wat doet het ertoe?
In zijn brieven gebruikt de apostel Paulus zeven keer de woordgroep pistis 
Christou of vergelijkbare bewoordingen.1 Deze woordgroep is in de Neder
landse bijbeluitgaven vertaald met ‘geloof in Christus’. Taalkundig is echter de 
vertaling ‘trouw van Christus’ ook mogelijk. Pistis kan zowel geloof als trouw 
betekenen en de genitief Christou kan zowel objectief als subjectief gelezen 

1	 Rom. 3:22 (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ), Rom. 3:26 (ἐκ πίστεως Ἰησοῦ), tweemaal in Gal. 
2:16 (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ en ἐκ πίστεως Χριστοῦ), Gal. 2:20 (ἐν πίστει ζῶ τῇ τοῦ 
υἱοῦ τοῦ θεοῦ), Gal. 3:22 (ἐκ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ), Filipp. 3:9 (διὰ πίστεως Χριστοῦ). 
Mogelijk hoort Ef. 3:12 (διὰ τῆς πίστεως αὐτοῦ) ook bij deze verzameling. Stubbs voegt 
hieraan ook nog een tekstvariant van Gal. 3:26 (διὰ τῆς πίστεως Χριστοῦ Ἰησοῦ) en Ef. 4:13 
(εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως καὶ τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ υἱοῦ τοῦ θεοῦ) toe; David L. Stubbs, 
‘The Shape of Soteriology and the Pistis Christou Debate’, Scottish Journal of Theology 61, 
no. 2 (2008): 137. Voor het leesgemak is het Grieks in de lopende tekst getranscribeerd. In 
de voetnoten zijn citaten uit de grondtekst niet getranscribeerd.

Theologia Reformata 66/2 (2023), 144-158	 DOI: https://doi.org/10.21827/TR.66.2.144-158



worden.2 Voor de exegese van de desbetreffende bijbelteksten is de vertaal-
kwestie van groot belang. David Stubbs onderscheidt in de vertaalkeuzes twee 
patronen van soteriologie die onderwerpen als redding, de wet en de gerechtig-
heid van God raken.3 Michael Bird stelt dat de vertaling van pistis Christou cru-
ciaal is om Paulus’ opvatting over de rechtvaardiging door geloof te begrijpen.4 
James Dunn relativeert het belang van de vertaalkwestie echter. Paulus’ opvat-
tingen over het deelhebben aan Christus, de forensische rechtvaardiging of het 
belang van het menselijk geloof zijn volgens Dunn niet afhankelijk van de ver-
taling van pistis Christou, maar steunen op een breder theologisch en christolo-
gisch verhaal.5 Ook Matthew Easter stelt in zijn overzicht van de argumenten 
in het debat over pistis Christou dat grammaticale noch contextuele argumen-
ten het pleit kunnen beslechten.6 Uitleggers zullen volgens hem vooral oog 
moeten hebben voor hermeneutische en theologische uitgangspunten, waarbij 
de vertaling van pistis Christou slechts instrumenteel is.7 Debbie Hunn wijst er 
echter op dat er wel een keuze gemaakt moet worden. Door de frase zowel sub-
jectief als objectief te lezen, moeten de parallelle betekenissen namelijk door de 
hele tekst gevolgd worden, wat vrijwel onmogelijk is. Een frase die overladen is 
met theologie, overlaadt ook de geest van de lezer.8
	 Terecht wijst Easter op het onderbelichte belang van de hermeneutiek in 

2	 In het eerste geval is Christus taalkundig de patiëns. Hij is degene op wie pistis gericht is. In 
het tweede geval is Christus de agens, degene die pistis uitoefent. Daarnaast kan de genitief 
Christou als bijvoeglijke bepaling bij pistis nog verschillende andere betekenisaspecten dra-
gen, die, tenzij anders aangegeven, buiten het blikveld van dit artikel vallen.

3	 Stubbs, ‘The Shape of Soteriology’, 137.
4	 Michael Bird citeert Mark Reasoner die in de vertaalkwestie een keuze ziet tussen bekering 

of deelname aan de kerk, tussen de tweedeling werken/geloof of de tweedeling wet/
Christus, tussen rechtvaardiging door geloof of deelname aan Christus; Michael F. Bird, 
‘Introduction: Problems and Prospects for a New Testament Debate’, in: Michael F. Bird 
en Preston M. Sprinkle (red.), The Faith of Jesus Christ, Peabody, MA, 2009, 1–3.

5	 James D.G. Dunn, ‘Foreword’, in: Michael F. Bird en Preston M. Sprinkle (red.), The Faith 
of Jesus Christ, Peabody, MA, 2009, xvi–xvii.

6	 M.C. Easter, ‘The Pistis Christou Debate: Main Arguments and Responses in Summary’, 
Currents in Biblical Research 9, nr. 1 (2010): 33–47. Kugler heeft een soortgelijke inventari-
satie gemaakt. Hoewel hij de argumenten voor de subjectieve lezing overtuigender vindt, 
komt hij ook tot de conclusie dat een overkoepelend begrip van de theologie van Paulus 
nodig is; Chris Kugler, ‘ΠΙΣΤΙΣ ΧΡΙΣΤΟΥ: The Current State of Play and the Key 
Arguments’, Currents in Biblical Research 14, no. 2 (2016): 252.

7	 Easter, ‘The Pistis Christou Debate’, 44.
8	 Debbie Hunn, ‘Debating the Faithfulness of Jesus Christ in Twentieth-Century Scholar

ship’, in: Bird en Sprinkle, The Faith of Jesus Christ, 25.

145Pistis Christou als open plek



146 J.M. Zwart

deze discussie. In dit artikel zal daarom onderzocht worden of een hermeneu-
tische benadering vanuit de reader-response theory licht kan werpen op de 
betekenis van pistis Christou. Volgens de reader-response theory komt beteke-
nis namelijk tot stand in een wisselwerking tussen de tekst en de lezer.9 Dit 
inzicht zal worden toegepast op de wijze waarop de eerste lezers pistis Christou 
in Filippenzen 3:9 begrepen kunnen hebben. Na een korte evaluatie van de 
reader-response theory en een profielschets van de Filippenzen zal worden 
onderzocht of het mogelijk is om de wisselwerking tussen de tekst van Paulus 
en de Filippenzen als lezers zo te reconstrueren dat deze bruikbaar is voor het 
vaststellen van de betekenis van pistis Christou. De centrale vraag hierbij is in 
hoeverre het grammaticale verschil tussen de objectieve en subjectieve lezing 
van pistis Christou in Filippenzen 3:9 tot een verschillend begrip heeft kunnen 
leiden bij de geadresseerden van de brief. 

De constructie van betekenis
In de bijbelwetenschap worden de betekenis van een tekst en de wijze waarop 
deze verstaan kan worden, gewoonlijk vastgesteld langs een lijn die loopt van 
exegese naar hermeneutiek. Eerst worden op het linguïstische niveau de 
semantiek, de grammatica, de syntaxis en de context bepaald. Vervolgens 
worden de historische setting, de literaire setting, de overleverings- en inter-
pretatiegeschiedenis in ogenschouw genomen om ten slotte uit te komen bij 
de betekenis en mogelijke verstaanswijzen door de lezer.10 Het startpunt is 
dus de tekst en het eindpunt de lezer. 
	 De reader-response theory gaat echter uit van de initiële rol van de lezer. 
Cagri Mart bespreekt in dit verband de transactional theory van Louise 
Rosenblatt (1904-2005). Betekenis komt volgens Rosenblatt tot stand door 
een transactie tussen de lezer en de tekst. De lezer bouwt ervaringen op, waar-
bij de tekst dient als stimulus en als blauwdruk. Lezen is een continuüm tus-
sen overbrengend (‘efferent’) en esthetisch (‘aesthetic’) lezen. De opbouw van 
betekenis vindt plaats tussen het halen van informatie uit de tekst en het toe-
passen van de boodschap. De lezer neemt betekenis dus niet passief tot zich, 
maar betekenis komt tot stand door de gevoelens en gedachten van de lezer.11  

  9	 Zie voor een algemene inleiding op de reader-response theory: Cagri Mart, ‘Reader-
Response Theory and Literature Discussions: A Springboard for Exploring Literary Texts’, 
The New Educational Review 56 (2019): 78-87.

10	 Walter C. Kaiser en Moisés Silva, Introduction to Biblical Hermeneutics: The Search for 
Meaning, herziene en uitgebreide uitgave, Grand Rapids, MI, 2007, 22–24.

11	 Mart, ‘Reader-Response Theory and Literature Discussions’, 81-85.



147Pistis Christou als open plek

In feite is deze benadering van de betekenis van een tekst en de wijze waarop 
deze verstaan kan worden, dus omgekeerd aan de benadering die in de bijbel-
wetenschap gebruikelijk is. Het startpunt is nu immers de lezer en het eind-
punt de tekst. De keuze om vanuit de hermeneutiek te starten, kan ondersteu-
nend zijn aan de uitvoering van de exegese. Matthew Malcolm, die voor deze 
route kiest, meent dat het vooraf vaststellen van hermeneutische inzichten 
helpt om de exegese met open vizier uit te voeren.12

	 De lezersgerichte benadering van de reader-response theory is een relatief 
nieuwe benadering, die vanuit gereformeerd perspectief zeker niet onproble-
matisch is. In de klassiek-gereformeerde opvatting wordt de auteursintentie 
benadrukt in de zoektocht naar de betekenis van een tekst. De inbreng van de 
lezer is hierbij ondergeschikt aan de bedoeling van de schrijver. Vanaf de 
tweede helft van de 20ste eeuw kwamen echter vanuit de literatuurwetenschap 
nieuwe hermeneutische benaderingen op. Aanvankelijk zocht het structura-
lisme naar betekenis door de tekst zelf centraal te stellen, maar de echte 
omwenteling kwam toen de lezer in het centrum van het interpretatieproces 
werd gesteld. Betekenis werd niet meer ontdekt door te zoeken naar de 
auteursintentie of de onderliggende structuren in de tekst, maar betekenis 
werd gecreëerd in de interactie tussen de tekst en de lezer.13  
	 De gereformeerde schriftopvatting lijkt geen ruimte te bieden aan een 
lezersgerichte benadering. De belijdenis van sola Scriptura en de overtuiging 
dat de Schrift zichzelf interpreteert (Scriptura sui ipsius interpres) delen geen 
actieve rol uit aan de lezer in het interpretatieproces. De inbreng van de lezer 
zou de doorzichtigheid (perspicuitas) van de Schrift alleen maar in de weg 
kunnen zitten. Bovendien dreigen bij een lezersgerichte benadering relati-
visme en antirealisme de overhand te krijgen, wat kan uitmonden in decon-
structivisme dat de auteursintentie en zelfs het goddelijk gezag van de tekst 
geheel verwerpt en zo de weg baant voor de meest uiteenlopende interpreta-
ties.
	 Toch wordt de lezersgerichte benadering binnen de gereformeerde her-
meneutiek niet verworpen. Eep Talstra heeft geconcludeerd dat er in recente 
jaargangen van Theologia Reformata weliswaar wordt gewaarschuwd voor de  

12	 Matthew Malcolm, From Hermeneutics to Exegesis: The Trajectory of Biblical Interpretation, 
Nashville, TN: B&H Academic, 2018, 9.

13	 Zie voor een beknopt overzicht van deze ontwikkeling: Arie Zwiep, Tussen tekst en lezer: 
Een historische inleiding in de bijbelse hermeneutiek / Deel II: Van moderniteit naar post­
moderniteit, tweede druk, Amsterdam: VU University Press, 2014, 329–34. Zwiep wijst ook 
op het voorbereidende werk van Rosenblatt op het moderne reader-response onderzoek.



148

gevaren van de wending van de auteur naar de lezer, maar dat deze ook met 
een zekere sympathie wordt begroet.14 De nieuwe hermeneutische ontwikke-
lingen komen volgens Talstra ook niet vanzelfsprekend voort uit het rationa-
lisme, maar zijn gerelateerd aan de aard van het bijbelse materiaal dat bestu-
deerd wordt.15 Ab Noordegraaf wijst er in zijn bespreking van hedendaagse 
hermeneutische benaderingen, waaronder de reader-response theory, op dat 
het gevaar niet zozeer in de methoden zelf ligt maar in de onbijbelse vooron-
derstellingen die aan het gebruik ervan ten grondslag liggen.16 Wij exegetise-
ren niet als bezitters maar als ontvangers en lezers van de tekst. Een luister-
houding van eerbied en aandacht kan het gevaar van pluralistisch relativisme 
op afstand houden.17 Henk van der Meulen onderstreept het belang om kri-
tisch te blijven en het evenwicht te zoeken in de hermeneutische vierhoek van 
auteur, tekst, lezer en zaak. Tegelijkertijd erkent hij dat een hermeneutische 
benadering uitgaat van een voortgaande wisselwerking tussen tekst en lezer.18 
Lezer en auteur hebben volgens Van der Meulen op onderscheiden wijze een 
gemeenschappelijke relatie tot de zaak die in de tekst ter sprake komt.19 
Daarbij hoeft niet direct gevreesd te worden voor verschillende uitkomsten: 
‘[Het gaat] om een meerdimensionale eenduidigheid. De teksten van de bijbel 
hebben een gemeenschappelijke richtingszin, namelijk Christus, maar zijn als 
zodanig polyseem ...’.20

	 Is een lezersgerichte benadering hierbij echt anders dan de traditionele 
auteursgerichte benadering? Gert Kwakkel denkt van wel. Hij weerspreekt de 
tegenwerping dat de lezersgerichte benadering slechts een reframe is voor de 
zoektocht naar de auteursintentie. Dezelfde tekstelementen zouden volgens 
critici ook vanuit de auteursintentie geanalyseerd kunnen worden zonder uit 
te hoeven wijken naar het lezersperspectief. Volgens Kwakkel biedt de lezers-
gerichte benadering echter psychologische kansen. Een analyse vanuit een 
lezersperspectief kan een nauwkeuriger beeld geven van wat er plaatsvindt in  

14	 E. Talstra, ‘“Zelfs uw houthakkers en uw waterputters” (Deuteronomium 29:10 (11)). De 
ruimte voor het ambacht in de theologie’, Theologia Reformata 51, no. 2 (juni 2008): 158–59.

15	 Talstra, ‘“Zelfs uw houthakkers en uw waterputters”’, 150.
16	 A. Noordegraaf, ‘Hermeneutische vragen in de omgang met de Heilige Schrift’, Theologia 

Reformata 46 (maart 2003): 11.
17	 Noordegraaf, ‘Hermeneutische vragen’, 17-18.
18	 H.C. van der Meulen, ‘Over de brug komen. Over verstaan en vertolken in de prediking’, 

Theologia Reformata 54, no. 3 (september 2011): 256–57.
19	 Van der Meulen, ‘Over de brug komen’, 262.
20	 Van der Meulen, ‘Over de brug komen’, 258.

J.M. Zwart



149

het interpretatieproces en zelfs elementen vinden die voorbij de horizon van 
de auteur liggen maar wel in lijn met diens intenties zijn.21

	 Mits kritisch ingezet kan de reader-response theory dus een waardevolle 
bijdrage leveren aan een beter verstaan van de Schrift. Hierbij is het onder-
scheid dat Kevin Vanhoozer maakt tussen conservative reader-response en 
radical reader-reaction nuttig. Een gematigde reader-response toont respect 
voor de auteursintentie en de dynamiek in de tekst. Een radicale reader-reac­
tion verwerpt het idee van een vastgestelde betekenis en stelt het belang van 
de lezer centraal. Bij een gematigde reader-response probeert de lezer open 
plekken in de tekst op te vullen door zich te laten leiden door de instructies 
van de auteur en de aanwijzingen in de tekst.22 Lezen en de bijbehorende res-
ponse worden zo een activiteit van gehoorzaamheid aan de tekst, volgens 
Vanhoozer.23 Aanwijzingen in de tekst zijn daarbij uitnodigingen om in de 
juiste richting te kijken.24

	 In dit onderzoek naar de betekenis van pistis Christou wordt uitgegaan van 
een gematigde reader-response, waarbij niet de auteursintentie van Paulus in 
het algemeen ter discussie wordt gesteld, maar alleen de objectieve of subjec-
tieve intentie van de genitief. Er wordt in theorie van uitgegaan dat Paulus 
noch een subjectieve noch een objectieve intentie heeft gehad, zodat de eerste 
lezers van zijn brief het interpretatieproces konden voltooien aan de hand van  
aanwijzingen die Paulus in zijn brief geeft. De ambivalente betekenis van pistis  

21	 Gert Kwakkel, ‘The Reader as Focal Point of Biblical Exegesis’, in: Mees te Velde en 
Gerhard H. Visscher, red., Correctly Handling the Word of Truth: Reformed Hermeneutics 
Today, Lucerna CRTS Publications, Eugene, OR: Wipf and Stock, 2014, 119.

22	 Kevin J. Vanhoozer, ‘The Reader in New Testament Interpretation’, in: Joel B. Green, red., 
Hearing the New Testament: Strategies for Interpretation, Grand Rapids, MI: W.B. Eerdmans 
Pub. Co., 1995, 305–11. In de literatuurwetenschap worden open plekken beschouwd als 
ontbrekende informatie in voornamelijk literaire fictieteksten. In een actief interpretatie-
proces worden deze open plekken door de lezer ingevuld; zie: Zwiep, Tussen tekst en lezer II, 
340-351. Vanhoozer en Zwiep wijzen in dit verband ook op het onderscheid dat Umberto 
Eco heeft gemaakt tussen gesloten teksten die een vooraf bepaalde response oproepen, en 
open teksten die participatie van de lezer vereisen in de constructie van betekenis. 

23	 Vanhoozer, ‘The Reader in New Testament Interpretation’, 307.
24	 Vanhoozer, ‘The Reader in New Testament Interpretation’, 317. Zwiep bespreekt Umberto 

Eco’s model van tekstuele samenwerking. Door het vaststellen van de topic wordt richting 
gegeven aan de te volgen leesstrategie. Alle denkbare betekenissen worden gereduceerd tot 
één betekenis of mogelijke betekenissen. De juiste vraag wordt gesteld, waarop de tekst 
antwoord kan geven. Dit kan zelfs het einde van ambivalentie mogelijk maken; Zwiep, 
Tussen tekst en lezer II, 352-354.

Pistis Christou als open plek



150

Christou is op die manier vergelijkbaar met de werking van een open plek in 
een literaire fictietekst. De verschillende interpretaties van pistis Christou zijn 
daarbij echter niet onbeperkt of niet-gevalideerd. Zowel voor de objectieve als 
voor de subjectieve interpretatie zijn in het debat namelijk verschillende vali-
de argumenten aangevoerd.25 De vrees dat niemand nu meer kan zeggen wat 
de norm is en dat de tekst daarmee zijn autoriteit verliest, is daarom voor dit 
onderzoek ongegrond. De verschillende betekenissen van pistis Christou wor-
den begrensd door geloof in Christus aan de ene kant en trouw van Christus 
aan de andere kant. Wat overeind blijft staan, is dat Paulus ‘iets’ bedoelt te 
zeggen over Christus en over pistis. Wat hij schrijft, heeft autoriteit en inten-
tie, maar wat hij precies bedoelt, vormt de uitdagende vraag van dit onder-
zoek en de bijzondere weg die de Geest aflegt tussen de tekst en de lezer.
	 Op dit werk van de Geest wijst Mark Pike in zijn toepassing van de reader-
response theory op het lezen van de Bijbel, dat ‘niet slechts een literaire trans-
actie tussen lezer en tekst, maar een geestelijke transactie tussen de lezer en de 
goddelijke auteur [is]’.26 Pike betoogt dat Rosenblatts transactionele theorie 
juist respect toont voor de auteursintentie, de originele context en de relevan-
tie voor de lezer. Door een persoonlijke response te bevorderen, ontwikkelen 
lezers zich tot levendige (‘keen’) lezers die voldoende aandacht besteden aan 
zowel de auteursintentie als de originele context. Teksten groeien, als zij een 
plaats krijgen in het leven van de lezer, omdat zo mensenlevens en Gods 
woorden op elkaar inwerken en er een geestelijke transactie tot stand komt.27 
Zo biedt de reader-response theory de belofte van een uitweg uit het soms ste-
riele debat over de betekenis van pistis Christou, dat vaak op linguïstisch of 
theologisch niveau gevoerd wordt, maar waarbij de bijbellezer zelf onaange-
roerd blijft. De emotionele betrokkenheid van de lezer, die zich aan de esthe-
tische kant van Rosenblatts continuüm bevindt, kan daarom dichter bij de 
auteursintentie liggen dan de linguïstische benadering van de tekst als blauw-
druk. Hierop wijst ook Jan Hoek in zijn bespreking van de reader-response 
theory: ‘De teksten vragen niet alleen om een analytische, maar ook om een 
existentiële leeshouding. Deze laatste is op de toe-eigening gericht.’ Hoek ziet 
hierin zelfs ‘het gelijk van de reader-response theorie’.28

25	 Zie Easter, ‘The Pistis Christou Debate’; Kugler, ‘ΠΙΣΤΙΣ ΧΡΙΣΤΟΥ’.
26	 Pike, ‘The Bible and the Reader’s Response’, Journal of Education & Christian Belief 7, no. 1 

(2003), 49.
27	 Pike, ‘The Bible and the Reader’s Response’, 42-43. Pike wijst hierbij ook op de werking 

van open en gesloten teksten (41, 44).
28	 J. Hoek, ‘Hoe wordt vandaag de Bijbel gelezen? Een persoonlijke waarneming’, Kontekstueel 

22, nr. 6 (juli 2008): 7.

J.M. Zwart



151

	 Aan de hand van een casestudie bij Filippenzen 3:9 zal bekeken worden of 
en, zo ja, hoe dit gewerkt kan hebben bij de eerste lezers van de brief van 
Paulus. Konden de Filippenzen door de tekstuele aanwijzingen in de brief van 
Paulus te volgen tot een response op pistis Christou komen, waarbij het ver-
schil tussen de objectieve en subjectieve lezing niet van wezenlijk belang is 
geweest? Om deze vraag te beantwoorden wordt een methode gebruikt die 
vergelijkbaar is met de methode die Peter Bolt heeft gevolgd in zijn onderzoek 
naar de impact van het Evangelie van Markus op de lezers in de 1ste eeuw. Bolt 
kiest voor een lezersgeoriënteerde aanpak, waarin hij probeert om ingrepen 
in de tekst die erop gericht zijn om een effect bij de lezers teweeg te brengen, 
te identificeren en uit te leggen. Hij combineert hiervoor een lezersgerichte 
literaire analyse met een poging om het sociaal-culturele perspectief te recon-
strueren.29 Eerst zal dus een sociaal-cultureel profiel van de Filippenzen 
geschetst worden en vervolgens zal aan de hand van enkele motieven in de 
tekst onderzocht worden of de wijze waarop zij pistis Christou gelezen heb-
ben, gereconstrueerd kan worden. Tot slot zullen de uitkomst en het belang 
van de gevolgde methode kort geëvalueerd worden.

Een casestudie: De betekenis van pistis Christou in Filippenzen 3:9
De eerste christenen in Filippi vormden een kleine gemeenschap.30 De apostel 
Paulus had met deze gelovigen een goede band opgebouwd. Zij hadden hem 
financieel gesteund en in zijn brief komt het woord gemeenschappelijkheid 
(koinônia) regelmatig terug, merken Tom Wright en Michael Bird op.31 Ben 
Witherington typeert de brief aan de Filippenzen dan ook als een familiebrief.32

	 De stad Filippi was een Romeinse kolonie. Uit grafschriften en andere 
inscripties blijkt dat Rome nog een grote invloed uitoefende op de stad toen 

29	 Peter Bolt, Jesus’ Defeat of Death: Persuading Mark’s Early Readers, Society for New 
Testament Studies Monograph Series 125, Cambridge, 2003, 43, 269.

30	 Eduard Verhoef schat op basis van de tekst van Handelingen en van de brief aan de 
Filippenzen dat de gemeente op het moment van schrijven van de brief uit ongeveer 33 
zielen bestond. Elf daarvan zijn in de tekst aan te wijzen: Lydia de purperverkoopster, de 
gevangenbewaarder, twee opzieners, twee diakenen, Epafrodritus, Euodia en Syntyché, de 
metgezel en Clemens (Hand. 16:11-40; Filipp. 1:1; 2:25-30; 4:2, 3, 18); Eduard Verhoef, 
Philippi: How Christianity Began in Europe: The Epistle to the Philippians and the 
Excavations at Philippi, Londen, 2013, 20–22.

31	 N.T. Wright en Michael F. Bird, The New Testament in Its World: An Introduction to the 
History, Literature, and Theology of The First Christians, Grand Rapids, MI, 2019, 434-35. 
Zie over κοινωνία: Filipp. 1:5; 2:1; 3:10; 4:15. Zie over de financiële steun: Filipp. 4:15-20.

32	 Ben Witherington III, Paul’s Letter to the Philippians: A Socio-Rhetorical Commentary, 
Grand Rapids, MI, 2011, 17–21.

Pistis Christou als open plek



152

Paulus daar arriveerde in 49 of 50.33 Hiërarchie en sociaal prestige waren 
belangrijk in Filippi. Paulus bevorderde echter een ander begrip van sociale 
hiërarchie, familierelaties en persoonlijke status onder de gelovigen, stelt 
James Harisson. Paulus hield hun de zelfvernedering van Christus (Filipp. 
2:5-8) en zijn schandelijke dood (Filipp. 3:8-11) voor om na te volgen. De 
gelovigen moesten het hiërarchisch geladen opscheppen over menselijke 
prestaties verwerpen en de oneervolle weg van Christus volgen richting de 
opstanding. Hun burgerschap lag tenslotte in de hemelen (Filipp. 3:20).34

	 Er zijn geen aanwijzingen dat de eerste gelovigen in Filippi joods waren. 
Filippi kende geen grote joodse gemeenschap. Er was geen synagoge. Lydia, 
de eerste bekeerlinge, wordt door Lukas een ‘vereerder van God’ genoemd 
om aan te geven dat zij niet joods was, maar wel sympathiek tegenover het 
joodse geloof stond.35 Uit Filippenzen 3:2 kan wel geconcludeerd worden dat 
judaïsten het voorzien hadden op de gemeente in Filippi om hen onder de 
voorschriften van de wet te brengen. Richard Bell meent daarom dat Paulus 
in deze brief twee houdingen en twee bijbehorende typen van gerechtigheid 
tegenover elkaar zet. Aan de ene kant plaatst hij de eigen gerechtigheid van de 
judaïsten, waarvoor hij zijn eigen voorchristelijke leven als voorbeeld gebruikt 
(Filipp. 3:4-6), en aan de andere kant plaatst hij de gerechtigheid van God die 
tot stand komt door het kennen van Christus (Filipp. 3:8-11).36

	 De toenmalige conceptuele betekenis van pistis is hierbij van essentieel 
belang. Teresa Morgan stelt in haar studie over de betekenis van pistis en fides 
in de tijd van het vroege Romeinse Rijk en de tijd van de vroege kerk dat het 
ondeugdelijk is om aan te nemen dat pistis voor de eerste christenen een unie-
ke betekenis had ten opzichte van de hen omringende cultuur. De nieuwe 
gemeenschap werd gevormd binnen de bestaande cultuur en nam daarom het 
normale taalgebruik over.37 Pistis was toen geen aanduiding voor een verza-

33	 Verhoef, Philippi, 18.
34	 James R. Harrison, ‘Excavating the Urban and Country Life of Roman Philippi and Its 

Territory’, in: The First Urban Churches, James R. Harrison en L.L. Welborn, (red.), dl. 
Roman Philippi, Society of Biblical Literature. Writings from the Greco-Roman World 
Supplement Series 4, Atlanta, 2015, 39–41.

35	 Zie Hand. 16:14. Zie over de betekenis van ‘vereerder van God’ (σεβομένη τὸν θεόν): 
Michael F. Bird en Nijay K. Gupta, Philippians, Cambridge, 2020, 9.

36	 Richard H. Bell, ‘Faith in Christ: Some Exegetical and Theological Reflections on 
Philippians 3:9 and Ephesians 3:12’, in: Michael F. Bird en Preston M. Sprinkle (red.), The 
Faith of Jesus Christ, Peabody, MA, 2009, 111–113.

37	 Teresa Morgan, Roman Faith and Christian Faith: Pistis and Fides in the Early Roman 
Empire and Early Churches, Oxford, 2017, 213–14.

J.M. Zwart



153

meling van geloofsovertuigingen noch voor een harts- of geestesgesteldheid, 
maar het had de betekenis van een relatie die gemeenschap schept, definieert 
Morgan.38 Zij meent wel dat, nadat het gebruik van pistis eenmaal overgeno-
men was, de betekenis van het woord zich in de christelijke gemeenschap 
doorontwikkelde om de drievoudige relatie tussen God, mens en Christus te 
beschrijven, bijvoorbeeld in Paulus’ brief aan de Filippenzen.39 
	 De Filippenzen aan wie Paulus schreef, vormden kortom een kleine groep 
gelovigen die te midden van een cultuur van status en prestige leerden om een 
nieuwe gemeenschap (koinônia) te vormen naar het voorbeeld van Christus. 
Pistis was de gebruikelijke aanduiding voor deze onderlinge relatie, volgens 
Morgan.40 Pistis heeft voor de eerste lezers dus een specifieke betekenis gehad, 
die een andere response zal hebben opgeroepen dan ‘geloof’ in de hedendaagse 
betekenis dat doet. Op Christou als bepaling bij pistis kunnen minstens twee 
sociaal-culturele aspecten een rol hebben gespeeld in de response van de 
Filippenzen. Zij kenden het joodse geloof en werden wellicht door judaïsten 
uitgedaagd om naast hun vertrouwen op Christus ook de joodse wet te hou-
den. Deze context kan de response op pistis Christou gestuurd hebben. 
Daarnaast was loyaliteit in het op Rome georiënteerde, sterk hiërarchisch 
georganiseerde Filippi van groot belang. De gelovigen waren een nieuwe loya-
liteitsband aangegaan met Christus. Ook deze context zal een belangrijke rol 
hebben gespeeld in de response van de Filippenzen op pistis Christou.
	 Het is onmogelijk om in de geest van de Filippenzen te kruipen en vast te 
stellen hoe zij de woorden pistis Christou precies gelezen hebben. Toch kan 
geprobeerd worden om hun mogelijke response te reconstrueren om zo te 
zien welk licht dit werpt op de betekenis van pistis Christou. Rosenblatts bena-
dering van de tekst als stimulus en blauwdruk voor de lezer die actief betrok-
ken is in de betekenisconstructie, nodigt uit om te zoeken naar stimuli en 
structuren in de tekst die een response bij de Filippenzen opgeroepen en, in 
de toepassing van Pike, een geestelijke transactie tot stand gebracht kunnen 
hebben. Om dit te onderzoeken wordt geprobeerd om de mogelijke response 
van Filippenzen op drie motieven in de tekst waarin pistis en/of Christus 
genoemd worden, te reconstrueren.
	 In de eerste plaats is Filippenzen 1:29 een belangrijk motiefvers. Bell wijst 
erop dat dit naast 3:9 het enige vers in de brief is dat geloven en Christus met 

38	 Morgan, Roman Faith and Christian Faith, 14.
39	 Morgan, Roman Faith and Christian Faith, 239, 263, 303-306.
40	 In dit verband zijn ook Paulus’ woorden ἡ κοινωνία τῆς πίστεώς σου in zijn brief aan 

Filemon (Fil. 1:6) van belang. Hierin brengt Paulus κοινωνία en πίστις namelijk recht-
streeks met elkaar in verband.

Pistis Christou als open plek



154

elkaar verbindt.41 Barry Matlock meent dat 1:29 anticipeert op 3:9-10, dat 
weer teruggrijpt op 1:29. Geloven in Christus (to eis auton pisteuein, 1:29) en 
pistis Christou (3:9) zijn volgens hem vergelijkbare constructies waardoor de 
aard van pistis verklaard wordt en waaruit de objectieve lezing van Christou 
blijkt.42 Ook Bell ziet een ‘opvallende parallel met 3:9-10 als een objectieve 
genitief wordt aangenomen’.43 Mark Seifrid wijst er echter op dat Paulus in 
1:29 schrijft dat het geloven in Christus een gift is. Hij vergelijkt dit met het 
kennen van Christus dat ‘duidelijk ervaringsgericht [is] en het intellectuele 
begrip van een object overstijgt: Christus kennen is de kracht van zijn opstan-
ding en de gemeenschap aan zijn lijden kennen (v. 10).’44 Seifrid concludeert 
daarom dat Christus als de bron van pistis gelezen moet worden. Geloven in 
Christus betekent volgens hem niet ‘first to act, but rather to be acted upon by 
God in his work in Jesus Christ’.45 Hoewel Seifrid niet kiest tussen de objec-
tieve of subjectieve lezing, nuanceert hij zo wel de strikt objectieve lezing van 
Matlock. 
	 Het is onwaarschijnlijk dat de Filippenzen in hun response op de woorden 
pistis Christou de nadruk zullen hebben gelegd op hun eigen daad van geloof, 
zoals de objectieve lezing veronderstelt. In het enige andere vers in de brief 
waarin Paulus spreekt over hun geloof in Christus, ligt de nadruk namelijk op 
de gave van God en de ervaring van het kennen van Christus. Toch kan uit 
een vergelijking van beide verzen ook niet geconcludeerd worden dat de 
Filippenzen dus gedacht zullen hebben aan de trouw van Christus, zoals de 
subjectieve lezing veronderstelt. De Filippenzen hebben uit de woorden van 
Paulus kunnen concluderen dat geloven en lijden hoorden bij de nieuwe band 
die zij met Christus waren aangegaan en dat beide een gave van God waren. 
Dit sluit aan bij de conceptuele betekenis die Morgan geeft van pistis en bij 
het motief van koinônia in de brief van Paulus. Te midden van de tegenstand 
die de Filippenzen ervoeren (Filipp. 1:27-30), mogelijk van hun heidense 
stadsgenoten of van de judaïsten, konden zij erop vertrouwen dat zij zowel 
het geloven als het lijden uit Gods hand ontvingen.
	 Christus zelf is ook een belangrijk motief in de brief aan de Filippenzen. 
Dit blijkt onder meer uit de woorden van Paulus in 1:15-18. Het is hem ter 

41	 Bell, ‘Faith in Christ’, 114.
42	 R. Barry Matlock, ‘Saving Faith: The Rhetoric and Semantics of πίστις in Paul’, in: Michael 

F. Bird en Preston M. Sprinkle (red.), The Faith of Jesus Christ, Peabody, MA, 2009, 78.
43	 Bell, ‘Faith in Christ’, 114.
44	 Mark A. Seifrid, ‘The Faith of Christ’, in: Michael F. Bird en Preston M. Sprinkle (red.), The 

Faith of Jesus Christ, Peabody, MA, 2009, 145.
45	 Seifrid, ‘The Faith of Christ’, 146.

J.M. Zwart



155

ore gekomen dat Christus uit goede maar ook uit laakbare motieven wordt 
gepredikt. Zijn reactie is treffend: ‘Wat doet het ertoe? In elk geval ... wordt 
Christus verkondigd’ (1:18). In dit verband is ook de Christushymne uit 2:5-
11 van belang. Paulus roept de Filippenzen op om dezelfde gezindheid als 
Christus te hebben, die alles opgaf om de weg van het kruis te gaan en daarom 
door God werd verhoogd. Morgan meent dat het niet onwaarschijnlijk is dat 
de Filippenzen met dit gedeelte in hun achterhoofd pistis Christou in de sub-
jectieve betekenis hebben gehoord.46 Dit idee wordt versterkt door de context 
van het gedeelte, waarin Paulus schrijft over het roemen in (3:3), de kennis 
van (3:8), het winnen van (3:9) en het kennen van Christus Jezus (3:10). Het 
gaat Paulus in deze brief en met name in hoofdstuk 3 duidelijk om Christus 
zelf. Wright en Bird schrijven: ‘Leren om te denken “in Christus” stond cen-
traal in Paulus’ visie op het christelijk leven.’47

	 Een response waarbij de Filippenzen bij het horen van pistis Christou een 
andere nadruk zullen hebben gelegd dan op Christus, is niet waarschijnlijk. 
De brief van Paulus was één grote stimulans om hun gedachten en gezindheid 
te richten op Christus. Dit wil echter nog niet zeggen dat pistis Christou hier 
dus subjectief gehoord is, zoals Morgan oppert, maar het neemt wel de nadruk 
op het geloof van de Filippenzen weg. Te midden van een cultuur die bepaald 
werd door status en prestige, hadden de Filippenzen nu Christus als voor-
beeld (Filipp. 2:5-11). Tegenover een eigen gerechtigheid op grond van de wet 
die de judaïsten voorstonden, hield Paulus aan de Filippenzen de gerechtig-
heid die uit God en door pistis Christou is (Filipp. 3:2-11), voor. De response 
zal een reactie van vertrouwen en geloof (pistis) zijn geweest, maar de nadruk 
zal daarbij vooral op Christus en niet op pistis hebben gelegen.
	 Tot slot kan de tweede keer dat pistis gebruikt wordt in 3:9 ook een licht 
werpen op de mogelijke response van de Filippenzen. Paul Foster stelt dat er 
een unanieme overeenstemming is dat het tweede pistis in dit vers ‘een daad 
van menselijke response’ aangeeft. In de objectieve lezing wordt met het 
tweede pistis de inhoud van het eerste pistis verduidelijkt, benadrukt of 
bepaald (namelijk het geloof in Christus), terwijl in de subjectieve lezing het 
tweede pistis (geloof) gezien wordt als een response op het eerste pistis (name-
lijk de trouw van Christus).48 Bell bespreekt de verhouding tussen het eerste 
en het tweede pistis en denkt hierbij aan een betekenis die betrekking heeft op 

46	 Morgan, Roman Faith and Christian Faith, 303.
47	 Wright en Bird, The New Testament in Its World, 435. Vergelijk ook het gegrepen zijn door 

Christus (3:12) en de roeping in Christus (3:14).
48	 Paul Foster, ‘Πίστις Χριστοῦ Terminology in Philippians and Ephesians’, in: Michael F. 

Bird en Preston M. Sprinkle (red.), The Faith of Jesus Christ, Peabody, MA, 2009, 97-98.

Pistis Christou als open plek



156

deelname aan Christus. Het tweede pistis is daarbij slechts het middel voor 
deze deelname en niet het doel op zich.49 Pistis is volgens Bell dan ook eerder 
een wijze van redding dan een voorwaarde voor redding.50

	 Door pistis hebben de Filippenzen deel aan Christus.51 Ook deze benade-
ring sluit aan bij Morgans definitie van pistis als gemeenschapsband tussen de 
gelovigen en Christus. Opnieuw is het niet waarschijnlijk dat de aandacht van 
de Filippenzen hierbij op pistis zelf gericht zal zijn geweest. Pistis is namelijk 
slechts een middel of wijze om het doel van deelname aan (het heil in) 
Christus te bereiken. Dit geeft echter nog geen uitsluitsel over de vraag of de 
Filippenzen met geloof reageerden op de trouw van Christus of dat pistis bei-
de keren verwijst naar hun eigen geloof in Christus.
	 Uit de besproken motieven blijkt dat geloven in Christus een gave van 
God aan de Filippenzen was, dat hun geloofsleven draaide om Christus en dat 
pistis het middel was dat hen aan Hem verbond. Het is niet aannemelijk dat 
de Filippenzen bij het lezen van de woorden pistis Christou de nadruk zullen 
hebben gelegd op hun geloof in Christus. Er is echter ook geen reden om aan 
te nemen dat zij expliciet gedacht hebben aan de trouw van Christus. Morgan 
spreekt dan ook over een gordiaanse knoop in het debat over pistis Christou, 
die zij probeert door te hakken door te tonen hoe Paulus pistis-taal gebruikt 
om Christus in het midden van de relatie tussen God en mens te plaatsen.52 
	 In de sociaal-culturele context van Filippi waarin loyaliteit aan Rome, aan 
de wet en aan Christus met elkaar wedijverden en hiërarchie en status een 
belangrijke rol speelden, hield Paulus aan de Filippenzen pistis Christou voor. 
Welke betekenis zij daarin ook gelezen zullen hebben, Christus en niet pistis 
zal hierbij centraal hebben gestaan. Vanuit een gematigde toepassing van de 
reader-response theory zou daarom gesteld kunnen worden dat Paulus zo met 
pistis Christou een open plek heeft gecreëerd in zijn brief, waarvan de lezers 
de betekenis konden voltooien door de aanwijzingen in de tekst te volgen. Als 
zij dit aandachtig deden, konden zij niet anders dan Christus vinden in deze 
open plek.
 

De reconstructie van betekenis: De reader-response theory en het debat 
over pistis Christou

Kunnen de hermeneutische inzichten uit de reader-response theory een uit-
weg bieden uit het exegetische debat over de grammaticale betekenis van pis­

49	 Bell, ‘Faith in Christ’, 117-118.
50	 Bell, ‘Faith in Christ’, 120.
51	 Zij vormen door pistis ook samen een koinônia; vgl. opnieuw Filipp. 1:6.
52	 Morgan, Roman Faith and Christian Faith, 507.

J.M. Zwart



157

tis Christou? Uit bovenstaande reconstructie van de mogelijke response van 
de Filippenzen blijkt dit niet direct. Er is geen aanleiding gevonden om te 
denken dat een objectieve of een subjectieve lezing aannemelijker is geweest 
voor de Filippenzen. Toch kan wel gesteld worden dat het grammaticale ver-
schil tussen de objectieve en subjectieve lezing niet tot een verschillend begrip 
bij de geadresseerden van de brief heeft kunnen leiden. Door pistis in de spe-
cifieke betekenis van het toenmalige gebruik als gemeenschapsband te ver-
staan en door pistis Christou tegen de sociaal-culturele achtergrond van de 
Filippenzen als nieuwe loyaliteit aan Christus te zien, heeft de woordgroep 
meer diepte gekregen en is de nadruk meer op Christus dan op pistis komen 
te liggen.
	 Vanuit een gematigde variant van de reader-response theory kan de lezers-
gerichte benadering een waardevolle bijdrage leveren aan het bredere debat 
over de betekenis van pistis Christou. Door de grammaticale ambivalentie te 
beschouwen als een open plek in de tekst die ingevuld wordt door een sociaal-
cultureel bepaalde response van de lezer met behulp van motieven, aanwijzin-
gen en stimuli in de tekst, wordt de focus van de grammaticale discussie  
afgewend en komt de nadruk op de betekenis te liggen. In die zin kan deze 
casestudie bij Filippenzen 3:9 ook als aanzet dienen voor een lezersgerichte 
benadering van de andere plaatsen waarin Paulus pistis Christou of soortge-
lijke bewoordingen gebruikt.53 De specifieke sociaal-culturele achtergrond 
van de Romeinen of de Galaten verschilt weliswaar van die van de Filippenzen, 
maar de contemporaine betekenis van pistis en de centrale boodschap van 
Paulus doen dat niet. Een lezersgerichte benadering van de betekenis van pis­
tis Christou kan daarom een verrassend perspectief bieden dat, zoals Kwakkel 
schrijft, in lijn kan zijn met de bedoeling van Paulus en toch op enigerlei wijze 
voorbij diens horizon kan reiken.
	 In het geval van Filippenzen 3:9 kan gezegd worden dat hoe pistis Christou 
ook gewend of gekeerd wordt, objectief of subjectief gelezen zal de nadruk 
toch op Christus vallen. Door de tekstuele aanwijzingen in de brief van Paulus 
te volgen, konden de Filippenzen niet anders dan tot een response komen 
waarin hun aandacht op Christus werd gericht. Hierbij zal het grammaticale 

53	 Zie voetnoot 1. Het is overigens opvallend dat de frase telkens wordt gebruikt in een context 
waarin nomos (wet), pistis (geloof/trouw) en dikaiosune (gerechtigheid) met elkaar in relatie 
staan. Morgan ziet veel overeenkomst in de bespreking van pistis in de brieven aan de 
Romeinen, de Galaten en de Filippenzen enerzijds en de eerste brief aan de Thessalonicenzen 
en de twee brieven aan de Korinthiërs anderzijds. Zij schrijft dit eerder toe aan de belangen 
en argumenten in de uiteenzetting over nomos, pistis en dikaiosune dan aan een ontwikke-
ling in Paulus’ denken; Morgan, Roman Faith and Christian Faith, 213.

Pistis Christou als open plek



158

verschil tussen de objectieve en subjectieve lezing geen rol van wezenlijk 
belang hebben gespeeld. De lezersgerichte benadering van pistis Christou als 
open plek heeft zo de focus verlegd van grammatica naar Christus.
	 Dit sluit ook aan bij de wijze waarop lezen werkt. In het gewone leesproces 
wordt niet voortdurend een bewuste analyse gemaakt van alle grammaticale 
mogelijkheden die in de tekst besloten liggen, maar door middel van het vaak 
onbewust stellen en bijstellen van hypotheses weet de lezer zijn weg te vinden 
in de tekst en door te dringen tot de betekenis. Dit geldt ook voor de wijze 
waarop pistis Christou wordt gelezen. Het is een misvatting om te denken dat 
wie zich nu bewust is van de grammaticale ambivalentie voortdurend de ver-
schillende leeswijzen in gedachten zal houden. Zoals Hunn al waarschuwde, 
kan de frase niet theologisch overbelast worden, omdat de geest van de lezer 
hiermee ook overbelast zou raken. Wie de brief aan de Filippenzen aandach-
tig leest, zal bij 3:9 onderhand zijn hypothese zo hebben afgestemd dat hij in 
pistis Christou de weg naar Christus kan vinden.

Mark-Jan Zwart is student Bible and Theology aan de Evangelische Theolo
gische Faculteit Leuven en docent Nederlands en geschiedenis op het christe-
lijk vmbo Yuverta Alphen aan den Rijn.

J.M. Zwart


